Svätý Otec František

List k Veľkej noci členom ľudových hnutí   14. 4. 2020
Myslím, na ľudí, predovšetkým na ženy, ktoré konajú „rozmnoženie chlebov“ v komunitných kuchyniach variac chutný guláš pre stovky detí s dvoma cibuľami a jedným balením ryže, myslím na chorých, myslím na starých ľudí. Nikdy sa neobjavujú v tradičných médiách. A to ani roľníci a roľnícke rodiny, ktoré pokračujú v pestovaní, aby produkovali zdravé jedlo bez ničenia prírody, bez toho, aby sa jej zmocňovali a aby špekulovali o potrebách ľudí. Chcem, aby vedeli, že náš nebeský Otec na nich hľadí, doceňuje ich, uznáva ich a posilňuje v ich voľbe.

Ak chceme úspešne čeliť súčasnej kríze, v centre pozornosti musia byť ľudia. Dúfam, že vlády pochopia, že technokratické paradigmy (ako tie, ktoré majú v centre štát, tak aj tie, ktoré majú v centre trh) nie sú dostatočné na čelenie tejto kríze či iným veľkým problémom ľudstva. Teraz viac než kedykoľvek predtým musia byť v centre osoby, komunity, národy, zjednotené v prospech uzdravenia, starostlivosti, zdieľania.

Milosť vernosti  14. 4. 2020 – ranná homília
Petrova kázeň v deň Turíc zasahuje srdce ľud. Pýtajú sa: „Čo máme robiť?“ Peter jasne hovorí: „Obráťte sa, zmeňte život.“ Obrátiť sa znamená vrátiť sa k vernosti. Vernosť, ten ľudský postoj, ktorý nie je veľmi bežný v živote ľudí, v našom živote. Vždy sú tu ilúzie, ktoré priťahujú pozornosť a mnohokrát chceme ísť za týmito ilúziami. Vernosť: v časoch dobrých i v časoch zlých.

„Keď bolo kráľovstvo upevnené, Roboam sa cítil byť istý a vzdialil sa od Pánovho zákona a celý Izrael ho nasledova.l“ (2 Krn 12,1). Takto hovorí Biblia. Je to historický fakt, no je to aj všeobecná skutočnosť. Mnohokrát, keď sa cítime sebaistí, začíname si robiť naše plány a pomaly sa vzďaľujeme od Pána; nezostávame vo vernosti. Moja istota nie je tou, ktorú mi dáva Pán. Je modlou. A toto sa stalo Roboamovi a izraelskému ľudu. Cítil sa byť istý, kráľovstvo bolo upevnené, vzdialil sa od zákona a začal uctievať modly. – Áno, možno si povieme: „Otče, ja sa neklaniam pred modlami“. – Nie, možnože si pred nimi nepokľakneš, ale to, že ich vyhľadávaš a mnohokrát sa vo svojom srdci tým modlám klaniaš, to je pravda. Mnohokrát. Sebaistota otvára dvere modlám.

Je to milosť, byť v istote, byť si istý aj tým, že Pán je so mnou. Ak je to však istota, kde som ja v centre, vzďaľujem sa od Pána, stávam sa neverným. Je veľmi ťažké zachovať si vernosť. Celé dejiny Izraela a potom celé dejiny Cirkvi sú plné nevernosti. Plné egoizmov, vlastných istôt, ktoré spôsobujú, že Boží ľud sa vzdiali od Pána, že stratí tú vernosť, milosť vernosti.

V Evanjeliu je ikona vernosti: tá verná žena, ktorá nikdy nezabudla na to, čo všetko pre ňu urobil Pán. Bola tam, verná, zoči-voči nemožnému, zoči-voči tragédii. Jedna slabá, avšak verná žena. Ikona vernosti tejto Márie z Magdaly, apoštolky apoštolov.

Vyprosujme si dnes od Pána milosť vernosti: byť vďačnými, keď nám dáva istoty, avšak nikdy si nemyslieť, že sú to „moje“ istoty a vždy hľadieť ponad vlastné istoty; milosť byť vernými aj tvárou v tvár hrobom, zoči-voči zrúteniu sa mnohých ilúzií. Vernosť, ktorá vždy pretrvá, ktorú však nie je ľahké zachovať. Nech je to on, Pán, kto ju bude chrániť.

Cirkev a svet po pandémii  14. 4. 2020 - rozhovor Austena Ivereigha s pápežom
Niektoré vlády prijali príkladné opatrenia, s jasne definovanými prioritami, aby ochránili obyvateľstvo. Ale všetka naša starosť sa stavia okolo  ekonomiky. Vo finančnom svete je normálne niečo obetovať. To je politika kultúry skartovania. Myslím napríklad na prenatálnu selekciu. Keď ukáže ultrazvuk dieťa s Downovým syndrómom, posielajú ho „späť k odosielateľovi“. Aj kultúra eutanázie, legálnej či skrytej, keď sa starému človeku lieky podávajú iba do určitého bodu.

Myslím na encykliku pápeža Pavla VI., Humanae vitae. Tým veľkým problémom, na ktorý sa v tej dobe sústreďovali pastoralisti, bola pilulka. A neuvedomili si prorockú silu tej encykliky, vopred reagujúcej na neomalthusiánstvo, ktoré bolo v štádiu prípravy v celom svete. Je to varovanie Pavla VI. vzhľadom na vlnu neomalthusianizmu, ktorú dnes vidíme v selektovaní osôb podľa ich schopnosti produkovať, byť užitočnými: kultúra skartovania.

Táto kríza sa nás týka všetkých: bohatých aj chudobných. Je to apel na ostražitosť voči pokrytectvu. Znepokojuje ma pokrytectvo istých politických osobností, ktoré hovoria, že chcú čeliť kríze, hovoria o hlade vo svete, a medzitým ako to hovoria, vyrábajú zbrane. Toto je moment, aby sme sa obrátili z tohto pokrytectva k činom. Toto je čas pre koherentnosť. Buď sme koherentní, alebo stratíme všetko.

Každá kríza je nebezpečenstvom, ale je aj príležitosťou. Aj táto kríza je príležitosťou dostať sa von z nebezpečenstva. Musíme spomaliť nastavený rytmus konzumu a produkcie a naučiť sa rozumieť prírode a kontemplovať ju. A znovu sa napojiť na naše reálne prostredie. Toto je príležitosť ku konverzii. Zísť do hlbín, a prejsť od hypervirtualizovanej, znetelesnenej spoločnosti, k trpiacemu telu chudobného – to je konverzia, ktorá sa tu žiada. 

Myslím na tých svätých od vedľajších dverí, v tomto ťažkom čase. Sú to hrdinovia! Lekári, dobrovoľníci, rehoľníčky, kňazi, pracovníci, ktorí vykonávajú svoje povinnosti, aby táto spoločnosť fungovala. Koľkí lekári a zdravotníci zomreli! Koľkí kňazi zomreli! Koľko rehoľníčok zomrelo! V službe.

Cirkev je inštitúciou. Tým, kto robí Cirkev inštitúciou je Duch Svätý. Duch Svätý charizmami podnieti zmätok, ale v tomto zmätku vytvorí harmóniu. Slobodná Cirkev neznamená Cirkev anarchickú, pretože sloboda je dar Boží. Inštitucionalizovaná Cirkev znamená, že je Cirkvou inštitucionalizovanou Duchom Svätým. Napätie medzi zmätkom a harmóniou: takáto musí vyjsť Cirkev z krízy. 

Musíme sa naučiť žiť v Cirkvi, ktorá je v napätí medzi zmätkom a harmóniou, vyvolanými Duchom Svätým. Ak sa ma spýtate na teologickú knihu, ktorá môže pomôcť tomuto porozumieť, sú to Skutky apoštolov. Tam nájdete spôsob, akým Duch Svätý deinštitucionalizuje to, čo viac neslúži a inštitucionalizuje budúcnosť Cirkvi. Toto je tá Cirkev, aká musí vyjsť z krízy.

Pred niekoľkými týždňami mi telefonoval jeden taliansky biskup. Skľúčený mi hovoril, že šiel z nemocnice do nemocnice dať rozhrešenie všetkým, čo sú tam vnútri, stojac vo vstupnej hale. Ale kánonisti, ktorých si zavolal, mu povedali, že nie, že rozhrešenie je dovolené iba v priamom kontakte. „Otče, čo mi môžete povedať?“ pýtal sa ma ten biskup. Povedal som mu: „Monsignor, konajte svoju kňazskú povinnosť“. A biskup mi povedal: „Ďakujem, pochopil som“. Potom som sa dozvedel, že udeľoval rozhrešenia všade.

Cirkev je sloboda Ducha v tejto chvíli zoči-voči kríze, a nie je Cirkvou uzavretou v inštitúciách. Toto neznamená, že kánonické právo by bolo nepotrebným: je užitočné, áno, pomáha, a prosím, používajme ho dobre, pretože to nám prinesie dobro. Ale posledný kánon hovorí, že celé kánonické právo má zmysel pre spásu duší, a tu sa nám otvárajú dvere, aby sme vyšli priniesť Božiu útechu v náročných momentoch.

Voči tomu, že zostávame doma, sa musíme postaviť so všetkou našou kreativitou. Buď budeme deprimovaní, alebo sa odcudzíme, napríklad komunikačnými prostriedkami, ktoré nás môžu viesť k úniku od reality prítomnej chvíle, alebo budeme kreatívni. Doma potrebujeme apoštolskú kreativitu, kreativitu očistenú od mnohých neužitočných vecí, ale s nostalgiou vyjadrovať vieru v spoločenstve a ako Boží ľud. 

Nech nám Pán dá odvahu žien  13. 4. 2020 - Regina Caeli na Veľkonočný pondelok
Evanjeliová stať hovorí o ženách, ktoré – vystrašené – rýchlo opúšťajú Ježišov hrob, ktorý našli prázdny;  na ich ceste sa im ale zjavuje sám Ježiš a hovorí: „Nebojte sa! Choďte, oznámte mojim bratom, aby šli do Galiley; tam ma uvidia“. Týmito slovami Zmŕtvychvstalý ženám zveruje misionárske poslanie vo vzťahu k apoštolom. Ony totiž vydali pozoruhodný príklad vernosti, oddanosti a lásky ku Kristovi v čase jeho verejného účinkovania, ako aj počas umučenia; teraz sa im týmto gestom pozornosti a náklonnosti od neho dostáva odmeny. Ženy sú vždy na začiatku: Mária – je na začiatku; tieto ženy – sú na začiatku.

Najprv ženy, potom učeníci a osobitne Peter konštatujú realitu vzkriesenia. Ježiš im viackrát predpovedal, že po umučení a ukrižovaní vstane z mŕtvych, ale učeníci to nechápali, pretože na to ešte neboli pripravení. Ich viera musela postúpiť na inú kvalitatívnu úroveň, ktorú mohol podnietiť iba Duch Svätý, dar Zmŕtvychvstalého.

Na začiatku knihy Skutkov apoštolov počúvame ako Peter otvorene, s odvahou a priamosťou vyhlasuje: „Tohoto Ježiša Boh vzkriesil a my všetci sme toho svedkami“ (Sk 2,32). Je to akoby povedal: „Dám za neho ruku do ohňa. Dám za neho svoj život.“ A neskôr ho i za neho položí. Od tej chvíle sa ohlasovanie, že Kristus vstal z mŕtvych, rozšírilo všade a dorazilo do každého kúta zeme, stalo sa posolstvom nádeje pre všetkých. Ježišovo zmŕtvychvstanie nám hovorí, že posledné slovo nemá smrť, ale život. Vzkriesením jednorodeného Syna Boh Otec v plnosti zjavil svoju lásku a milosrdenstvo voči ľudstvu všetkých čias.

Ak Kristus vstal z mŕtvych, potom je možné s dôverou pozerať na každú udalosť nášho života, aj na tie najťažšie a najviac zaťažené úzkosťou a neistotou. Toto je to veľkonočné posolstvo, ktoré sme povolaní ohlasovať slovami a najmä dosvedčovať svojím životom. Kiež v našich domovoch a našich srdciach zaznieva táto správa: „Kristus, moja nádej, vstal z mŕtvych!“ (Veľkonočná sekvencia). Nech táto istota posilňuje vieru každého pokrsteného a dodáva odvahu najmä tým, ktorí čelia veľkým utrpeniam a ťažkostiam.

Ženy učeníkom odovzdali zvesť o Ježišovom zmŕtvychvstaní. Dnes by som s vami chcel pamätať na to, koľko toho robia ženy, aj v tomto čase zdravotnej pohotovosti, aby sa postarali o ostatných: ženy lekárky, zdravotné sestry, príslušníčky poriadkových a väzenských zložiek, pracovníčky v obchodoch s nevyhnutným tovarom... a mnoho mám, sestier a starých mám, ktoré sa nachádzajú uzavreté v dome s celou rodinou, s deťmi, starými ľuďmi či osobami s postihnutím. Niekedy im hrozí násilie, kvôli príliš zaťažujúcemu spolužitiu, ktoré znášajú.

Zvoľme si blahozvesť, nie hrob peňazí  13. 4. 2020
Evanjelium nám predstavuje aj možnosť voľby, ktorá je tu dennodenne, možnosť človeka. Je to voľba medzi radosťou, nádejou z Ježišovho vzkriesenia, a nostalgiou hrobu. Ženy idú napred, aby priniesli tú zvesť. Boh vždy začína ženami, vždy. Otvárajú cesty. Nepochybujú: vedia; videli Vzkrieseného, dotkli sa Ho. Videli aj prázdny hrob. Učeníci nemohli tomu uveriť, a povedali si: „Tieto ženy majú azda len prílišnú fantáziu“. Ale ony si boli isté, a  táto ich cesta nakoniec vedie až k dnešnému dňu: Ježiš vstal z mŕtvych, je živý medzi nami.

Lepšie je nežiť tu s prázdnym hrobom. Ten prázdny hrob nám narobí množstvo problémov. A tak je tu rozhodnutie ukryť skutočnosť. Je to ako vždy: ak neslúžime Bohu, Pánovi, slúžime inému bohu, peniazom. Spomeňme si to, čo povedal Ježiš. Sú dvaja páni: Pán Boh a pán mamona. Nedá sa slúžiť obom. A na uniknutie z tejto zrejmosti, z tejto reality, si kňazi a zákonníci zvolili tú druhú cestu. Tú, ktorú im ponúkal bôžik peňazí. A zaplatili si mlčanie svedkov. 

Ak nevyznávaš Pána Ježiša Krista, zamysli sa prečo: kde je tá pečať tvojho hrobu, kde je korupcia. Je pravda, že mnoho ľudí nevyznáva Ježiša, pretože ho nepoznajú, pretože my sme Ho neohlasovali s dôslednosťou; a toto je naša vina. Avšak ak sa niekto zoči-voči evidentným dôkazom vydá touto cestou, je to cesta diabla, cesta korupcie. Zaplatí sa ti a mlč.

Aj dnes, stojac pred blízkym koncom tejto pandémie – dúfajme, že to bude čoskoro – je tu tá istá možnosť voľby: buď stavíme na život, na vzkriesenie národov, alebo to bude na bôžika peňazí: vrátiť sa k hrobu hladu, otroctva, vojen, fabrík na zbrane, detí bez vzdelávania... tam je ten hrob. Nech nám Pán - tak v našom osobnom živote, ako aj v živote našej spoločnosti - vždy pomáha zvoliť si blahozvesť: blahozvesť, ktorá je obzorom vždy otvoreným. Nech nás vedie zvoliť si dobro ľudí. A nikdy neupadať do hrobu bôžika peňazí.

Urbi et orbi  12. 4. 2020  - veľkonočné posolstvo 
Tak ako nový plameň, zažala sa táto Dobrá zvesť uprostred noci: noci sveta, ktorý už beztak čelil epochálnym výzvam a teraz je pod útlakom pandémie, ktorá vystavuje tvrdej skúške našu veľkú ľudskú rodinu. Tejto noci zaznel hlas Cirkvi: „Vstal Pán, Kristus, nádej moja“ (Veľkonočná sekvencia).

Je to iná „nákaza“, ktorá sa prenáša od srdca k srdcu – pretože každé ľudské srdce očakáva túto Dobrú zvesť. Je to nákaza nádeje: „Kristus, moja nádej, vstal!“ Nejde o magickú formulu, ktorá umožní zmiznúť problémom. Nie, zmŕtvychvstanie Krista nie je o tom. Je naopak víťazstvom lásky pri koreni zla, víťazstvom, ktoré „nepreskakuje“ utrpenie a smrť, ale nimi prechádza tým, že uprostred priepasti otvára cestu, premieňajúc zlo na dobro: toto je tá exkluzívna značka Božej moci.

Zmŕtvychvstalým je Ukrižovaný, nie niekto iný. Na svojom oslávenom tele nesie nezmazateľné rany: rany, ktoré sa stali priezormi nádeje. Na neho obráťme svoj pohľad, aby uzdravil rany uboleného ľudstva.

Moje myšlienky dnes smerujú predovšetkým k tým, ktorí sú zasiahnutí priamo koronavírusom: ku chorým, k tým, čo zomreli a k príbuzným, ktorí oplakávajú odchod svojich milovaných, s ktorými sa im niekedy nepodarilo ani sa naposledy rozlúčiť. 

Pán života nech prijme k sebe do svojho kráľovstva zosnulých a nech dá útechu a nádej tým, čo sa nachádzajú ešte v skúške, zvlášť seniorom a tým, čo sú sami. Kiež nechýba jeho útecha a potrebná pomoc tým, čo sa nachádzajú v podmienkach zvláštnej zraniteľnosti, ako sú tí, čo pracujú v opatrovateľských domoch alebo žijú v kasárňach a vo väzniciach. Pre mnohých je to Veľká noc samoty, prežívaná uprostred zármutku a mnohého nepohodlia, ktoré spôsobuje pandémia, od fyzického utrpenia po problémy ekonomické.

Toto ochorenie nás nepozbavilo len prejavov blízkosti, ale aj možnosti osobne čerpať útechu, ktorá vyviera zo sviatostí, najmä z Eucharistie a sviatosti zmierenia. V mnohých krajinách nebolo možné k nim pristúpiť, no Pán nás nenechal osamotených! Tým, že zostávame zjednotení v modlitbe, sme si istí, že on na nás kladie svoju ruku, opakujúc nám mocne: Neboj sa, „vstal som z mŕtvych a som stále s tebou!“ 

Ježiš, naša Pascha, nech dá silu a nádej lekárom a zdravotníkom, ktorí všade ponúkajú svedectvo starostlivosti a lásky k blížnemu až po kraj síl a nie zriedka za obetu vlastného zdravia. Im, ako aj tým, čo neúnavne pracujú na zabezpečení dôležitých služieb, potrebných pre občianske spolužitie, poriadkovým silám a vojakom, ktorí v mnohých krajinách prispeli k uľahčeniu v ťažkostiach a utrpeniach obyvateľstva, smerujú naše láskyplné myšlienky spolu s našou vďačnosťou.

V týchto týždňoch sa život miliónov ľudí zmenil znenazdania. Pre mnohých zostať doma sa stalo príležitosťou uvažovať, zastaviť uponáhľané rytmy života, zostať so svojimi drahými a tešiť sa z ich spoločnosti. Pre mnohých však je to i čas ustarostenosti o budúcnosť, ktorá sa javí ako neistá, pre riziko straty práce a pre iné následky, ktoré prítomná kríza so sebou prináša. Povzbudzujem tých, čo majú politickú zodpovednosť, aby sa aktívne nasadili v prospech spoločného dobra občanov, zabezpečujúc potrebné prostriedky a nástroje na umožnenie všetkým viesť dôstojný život, a aby napomohli, keď to okolnosti dovolia, obnove zvyčajných každodenných aktivít.

Toto nie je čas na ľahostajnosť, pretože celý svet trpí a potrebuje sa zomknúť v jednote pri čelení pandémii. Vzkriesený Ježiš nech dá nádej všetkým chudobným, ktorí žijú na okraji, utečencom a bezdomovcom. Nech nie sú ponechaní osamote títo najslabší bratia a sestry, ktorí obývajú mestá a periférie v každej časti sveta. Nedovoľme, aby im chýbali veci základnej potreby, ktoré sa ťažšie zháňajú teraz, keď sú mnohé prevádzky zavreté, ako ani lieky a najmä možnosť primeranej zdravotnej starostlivosti. 

Vzhľadom na okolnosti, nech sa zmiernia medzinárodné sankcie, ktoré bránia krajinám, na ktoré sú uvalené, v možnostiach zabezpečiť primeranú podporu vlastným obyvateľom; a nech sa všetky štáty vynasnažia, aby mohli čeliť najvážnejšej núdzi prítomnej chvíle tým, že sa zníži, či dokonca odpustí dlh, ktorý zaťažuje rozpočty najmä tých najchudobnejších.

Toto nie je čas na egoizmus, pretože výzva, ktorej čelíme, sa dotýka nás všetkých a nerobí rozdiel medzi osobami. Spomedzi mnohých oblastí sveta zasiahnutých koronavírusom sa obraciam v myšlienkach zvlášť na Európu. Po Druhej svetovej vojne tento kontinent dokázal povstať vďaka konkrétnemu duchu solidarity, ktorý mu umožnil prekonať súperenia minulosti. Viac než inokedy je naliehavé, predovšetkým v dnešných okolnostiach, aby také súperenia nenabrali opäť na sile, ale aby si všetci uvedomovali, že sú súčasťou jedinej rodiny a vzájomne sa podporovali. 

Dnes Európska únia stojí pred epochálnou výzvou, od ktorej bude závisieť budúcnosť nielen jej, ale aj celého sveta. Nech sa nepremešká príležitosť dať ďalší dôkaz solidarity, aj hľadaním inovatívnych riešení. Alternatíva je iba egoizmus čiastkových záujmov a pokušenie návratu do minulosti, s rizikom vystaviť tvrdej skúške pokojné spolunažívanie a rozvoj budúcich generácií.

Toto nie je čas na rozdelenie. Kristus, náš pokoj, nech osvieti tých, čo nesú zodpovednosť v konfliktoch, aby mali odvahu pridať sa k výzve na globálne a okamžité zastavenie zbraní vo všetkých kútoch sveta. Toto nie je čas, aby sa pokračovalo vo výrobe a predaji zbraní, míňajúc obrovské sumy, ktoré by mali byť použité na liečenie ľudí a záchranu životov. 

Nech je toto čas, v ktorom sa konečne ukončí dlhá vojna, ktorá zakrvavila milovanú Sýriu, konflikt v Jemene a napätia v Iraku, ako aj v Libanone. Nech je to čas, v ktorom Izraelčania a Palestínčania obnovia dialóg, aby našli stabilné a trvalé riešenie, ktoré by umožnilo obom nažívať v pokoji. Nech prestanú utrpenia obyvateľstva, ktoré žije vo východných oblastiach Ukrajiny. Nech skončia teroristické útoky páchané proti toľkým nevinným ľuďom v rôznych krajinách Afriky.

Toto nie je čas na zábudlivosť. Kríza, ktorej čelíme, nech nám nedá zabudnúť na toľké iné núdzové situácie, ktoré so sebou nesú utrpenia mnohých osôb. Pán života nech je nablízku tým v Ázii a Afrike, ktorí sa ocitli v ťažkých humanitárnych krízach, ako v regióne Cabo Delgado, na severe Mozambiku. Nech rozohreje srdcia mnohých utečencov a vyhnancov z dôvodu vojen, sucha a hladu. Nech poskytne ochranu tým početným migrantom a utečencom, medzi ktorými je mnoho detí, ktorí žijú v neznesiteľných podmienkach, zvlášť v Líbyi a na hraniciach medzi Gréckom a Tureckom. A nechcem zabudnúť na ostrov Lesbos. Nech umožní vo Venezuele dospieť ku konkrétnym a bezodkladným riešeniam, zameraným na umožnenie medzinárodnej pomoci obyvateľstvu, ktoré trpí kvôli ťažkej politickej, sociálno-ekonomickej a zdravotnej situácii.

Ľahostajnosť, egoizmus, rozdelenie a zábudlivosť skutočne nie sú slová, ktoré chceme počuť v tomto čase. Chceme ich zakázať po všetky časy! Zdá sa, že majú navrch, keď v nás víťazí strach a smrť, teda keď nedovolíme Pánu Ježišovi zvíťaziť v našom srdci a v našom živote. On, ktorý už porazil smrť a otvoril nám cestu k večnej spáse, nech rozoženie temnoty nášho úbohého ľudstva a nech nás vovedie do jasu svojho slávneho dňa, čo nepozná súmrak.

Právo na nádej, odvaha, návrat do Galiley  11. 4. 2020  -  Veľkonočná vigília 
„Po sobote“ (Mt 28,1) sa ženy vydali k hrobu. Takto sa začína Evanjelium tejto svätej vigílie, sobotou. Je to deň veľkonočného Trojdnia, ktorý najviac zanedbávame, keďže sme celí pohrúžení do dychtivého očakávania prechodu od piatkového kríža k nedeľnému aleluja. Tento rok však viac než kedykoľvek pociťujeme Bielu sobotu, deň veľkého ticha.

Môžeme sa vidieť v pocitoch žien v ten deň. Tak ako my, v očiach mali drámu utrpenia, jednej nečakanej tragédie, ktorá sa odohrala príliš rýchlo. Videli smrť a smrť mali v srdci. K bolesti sa pridal strach: mali mať aj ony rovnaký koniec ako Učiteľ? A potom strachy z budúcnosti, všetko je treba obnoviť. Zranená pamäť, udusená nádej. Pre nich to bola tá najtemnejšia hodina, tak, ako je to pre nás.

Avšak v tejto situácii sa ženy nenechávajú paralyzovať. Nepoddávajú sa temným silám lamentovania a náreku, neuzatvárajú sa v pesimizme, neunikajú z reality. Konajú niečo jednoduché a mimoriadne: vo svojich domoch pripravujú vonné maste pre Ježišovo telo. Nezriekajú sa lásky: v tme srdca zapaľujú milosrdenstvo. Panna Mária v sobotu, v deň, ktorý jej bude zasvätený, sa modlí a dúfa. Vo výzve bolesti dôveruje Pánovi.

Tieto ženy bez toho, aby to vedeli, pripravovali v tme tej soboty „úsvit prvého dňa v týždni“, dňa, ktorý zmenil dejiny. Ježiš, ako semienko v zemi, šiel dať vo svete vyklíčiť novému životu; a ženy modlitbou a láskou pomáhali nádeji, aby rozkvitla. Koľko ľudí v smutných dňoch, ktoré prežívame, konalo a koná tak, ako tie ženy, zasievajúc výhonky nádeje! Prostredníctvom malých gest starostlivosti, lásky, modlitby.

Na úsvite ženy idú k hrobu. Tam im anjel hovorí: „Vy sa nebojte! Niet ho tu, lebo vstal“. Pred hrobom počujú slová života... A potom stretávajú Ježiša, tvorcu nádeje, ktorý potvrdzuje to hlásanie a hovorí: „Nebojte sa!“ Nemajte strach, nebojte sa: to je hlásanie nádeje. Je pre nás, dnes. Dnes. Sú to slová, ktoré nám Boh opakuje v noci, ktorou prechádzame.

V túto noc nadobúdame jedno základné právo, ktoré nám nebude odobraté: právo na nádej. Je to jedna nová, živá nádej, ktorá pochádza od Boha. Nie je iba optimizmom, nie je akýmsi tľapnutím po pleci či príležitostným povzbudením s chvíľkovým úsmevom. Nie. Je to nebeský dar, ktorý sme si nemohli zaobstarať sami.

Všetko dopadne dobre, hovoríme s vytrvalosťou po tieto týždne, vyslovujúc od srdca slová povzbudenia. No s plynutím dní a vzrastaním strachov, aj tá najsmelšia nádej môže vyprchať. Ježišova nádej je iná. Vkladá do srdca istotu, že Boh vie všetko obrátiť na dobré, pretože dokonca aj z hrobu dáva vychádzať životu. Hrob je miesto, odkiaľ sa viac nevychádza. Ježiš z neho však vyšiel pre nás, vstal z mŕtvych pre nás, aby priniesol život tam, kde bola smrť, aby začal nové dejiny na mieste, ktoré už zavalili kameňom. 

Ježiš, ktorý odvalil balvan od vstupu do hrobu, môže odsunúť skaly, ktoré zapečaťujú srdce. Preto sa nepoddávame rezignácii, nezavaľujeme nádej skalou. Môžeme a musíme dúfať, pretože Boh je verný. Nenechal nás osamote, navštívil nás: prišiel do každej našej situácie, do bolesti, úzkosti, do smrti. Jeho svetlo osvietilo temnotu hrobu: dnes chce dosiahnuť aj tie najtemnejšie kúty života. Sestra, brat, aj keď si v srdci pochoval nádej, nevzdávaj sa: Boh je väčší. Temnota a smrť nemajú posledné slovo. Odvahu, s Bohom nič nie je stratené!

Odvahu: je to slovo, ktoré v Evanjeliách vždy vychádza z Ježišových úst. Len jeden jediný krát ho vyslovujú druhí, aby núdznemu povedali: „Neboj sa! Vstaň, [Ježiš] ťa volá!“ (Mk 10,49). Je to on, zmŕtvychvstalý, kto pozdvihuje nás úbožiakov. Ak si slabý a krehký na ceste, ak padáš, nemaj strach. Boh k tebe vystiera ruku a hovorí ti: „Odvahu!“ Nemôžeš si ju dať sám, no môžeš ju prijať, ako dar.

Stačí si otvoriť srdce v modlitbe, stačí trochu nadvihnúť ten kameň, ktorým je privalený vchod do srdca, aby si dovolil vstúpiť Ježišovmu svetlu. Stačí ho pozvať: „Príď Ježišu do mojich strachov a aj mne povedz: Odvahu!“ S tebou Pane budeme skúšaní, avšak nie rozrušení. A akýkoľvek smútok by v nás prebýval, budeme cítiť, že musíme dúfať, pretože s tebou kríž vyústi do zmŕtvychvstania, pretože ty si s nami v temnote našich nocí: si istotou v našich neistotách, Slovom v našich tichách, a nič nám nikdy nebude môcť ukradnúť lásku, ktorú k nám prechovávaš.

Hľa, veľkonočné hlásanie, hlásanie nádeje. To obsahuje aj druhú časť, vyslanie. «Choďte, oznámte mojim bratom, aby šli do Galiley» (Mt 28,10), hovorí Ježiš. «Ide pred vami do Galiley» (v. 7), hovorí anjel. Pán ide pred nami, vždy nás predchádza. Je pekné vedieť, že kráča pred nami, že navštívil náš život a našu smrť, aby nás predišiel do Galiley, čiže na miesto, ktoré jemu i jeho učeníkom pripomínalo každodenný život, rodinu, prácu. Ježiš túži, aby sme tam priniesli nádej, do každodenného života.

Galilea bola pre učeníkov aj miestom spomienok, predovšetkým na prvé povolanie. Vrátiť sa do Galiley je spomenúť si, že sme boli Bohom milovaní a povolaní. Každý z nás má svoju Galileu. Potrebujeme pokračovať v ceste pamätajúc si, že sa rodíme a znovuzrodzujeme z nezištného povolania lásky. Tam, v mojej Galilei. Toto je bod, z ktorého treba vždy začať odznova, a to predovšetkým v krízach, v časoch skúšky. V pamäti mojej Galiley.

Galilea bola tým najvzdialenejším regiónom od miesta, kde sa nachádzali, od Jeruzalema. A nielen geograficky: Galilea bola tým najvzdialenejším miestom od posvätnosti Svätého mesta. Bola to oblasť zaľudnená rozličným obyvateľstvom, ktoré praktizovalo rôzne kulty: bola to „Galilea pohanov“ (Mt 4,15). Ježiš učeníkov posiela tam, žiada, aby začali odtiaľ. Čo nám to hovorí? Že ohlasovanie nádeje nemá byť ohraničené našimi svätými ohradami, ale treba ho niesť všetkým. Pretože všetci potrebujú byť povzbudení, a ak to neurobíme my, ktorí sme sa rukou dotkli «Slova života» (1 Jn 1,1), kto to urobí?

Aké pekné je byť kresťanmi, ktorí utešujú, ktorí nesú ťažoby druhých, ktorí povzbudzujú: ohlasovatelia života v čase smrti! Do každej Galiley, do každého regiónu toho ľudstva, ku ktorému patríme a ktoré nám patrí, pretože všetci sme bratmi a sestrami, nesieme spev života!

Umlčme výkriky smrti, dosť bolo vojen! Nech sa zastaví výroba a obchod so zbraňami, pretože potrebujeme chlieb a nie pušky. Nech sa zastavia umelé potraty, ktoré zabíjajú nevinný život. Nech sa otvoria srdcia tých, čo majú, aby naplnili prázdne ruky toho, kto je obratý o to nevyhnutné.

Ženy nakoniec Ježišovi „objali nohy“ (Mt 28,9), tie nohy, ktoré pre to, aby nám vyšli v ústrety, vykonali dlhú cestu, až potiaľ, aby vstúpili do hrobu a vyšli z neho. Objali nohy, ktoré pošliapali smrť a otvorili cestu nádeji. My, pútnici hľadajúci nádej, sa dnes túlime k tebe, Ježišu Kriste. Obraciame sa smrti chrbtom a otvárame srdcia tebe, ktorý si Život.

Ďakujem Bohu za vás, kňazi  9. 4. 2020  -  pamiatka Pánovej večere
Pán chce zostať s nami, v Eucharistii, a my sa stávame vždy Pánovými svätostánkami: nesieme Pána so sebou, keďže On sám nám hovorí, že ak nebudeme jesť Jeho telo a nebudeme piť jeho krv, nevstúpime do nebeského kráľovstva. Toto je tajomstvo chleba a vína, Pána s nami, v nás, v našom vnútri.

Služba: to gesto, ktoré je podmienkou pre vstup do nebeského kráľovstva. Máme slúžiť, áno, všetci. Avšak Pán, vo výmene slov, ktorú má s Petrom, mu dáva porozumieť, že pre vstup do nebeského kráľovstva musíme nechať, aby nám Pán slúžil, aby Boží služobník bol naším služobníkom. A toto je náročné chápať. Ak ja nenechám, aby bol Pán mojím služobníkom, aby ma Pán umyl, dal mi rásť, odpustil mi, nevojdem do nebeského kráľovstva.

Dnes by som chcel byť nablízku kňazom, všetkým kňazom, od čerstvo vysväteného až po pápeža: všetci sme kňazmi. Biskupi, všetci... Sme pomazaní, pomazaní Pánom; pomazaní, aby sme konali Eucharistiu, pomazaní, aby sme slúžili.

Dnes nie je omša svätenia olejov, dúfam, že ju budeme môcť mať pred Turícami, inak ju budeme musieť odložiť na budúci rok. Ale nemôžem nechať prejsť túto svätú omšu bez spomienky na kňazov. V týchto dňoch ich zomrelo viac ako 60, tu, v Taliansku, pri starostlivosti o chorých v nemocniciach. Aj s lekármi, sestrami, zdravotníkmi: sú to tí svätci zo susedných dverí, kňazi, ktorí slúžiac dali svoj život.

Myslím i na tých, ktorí sú ďaleko: dnes som dostal list od jedného kňaza, väzenského kaplána, zďaleka, ktorý rozpráva ako prežíva tento Veľký týždeň s odsúdenými. Františkán. Kňazi, ktorí idú ďaleko, aby priniesli Evanjelium, a zomierajú tam. Hovoril jeden biskup, že prvá vec, čo zvykol urobiť, keď prichádzal na tieto misionárske miesta, bolo zájsť na cintorín na hroby kňazov, ktorí tam nechali život. Mladí, padli za obeť tamojším chorobám: neboli pripravení, nemali protilátky. Nikto nepozná ich mená: anonymní kňazi.

Vidiecki farári, ktorí sú farármi štyroch, piatich či siedmich dediniek, v horách, a chodia z jednej do druhej, a ktorí poznajú ľudí... Raz mi jeden hovoril, že v tých dedinách pozná mená všetkých ľudí. „Naozaj?“, povedal som mu. A on hovorí: „Aj mená psov!“. Poznajú všetkých. Kňazská blízkosť. Skvelí, výborní kňazi.

Dnes vás, kňazi, prinášam vo svojom srdci a prinášam vás na oltár. Kňazi znevažovaní. Mnohokrát sa to dnes stáva, nemôžu sa ukázať na ulici, pretože im nabrýzgajú škaredé veci, v súvislosti s tou drámou, ktorú sme prežili s odhalením kňazov, ktorí vykonali ohyzdné veci. Niektorí mi hovorili, že nemôžu vyjsť z domu v kňazskom odeve, pretože ich urážajú. A oni sa nevzdávajú.

Kňazi hriešnici, ktorí spolu s biskupmi a pápežom hriešnikom nezabúdajú prosiť o odpustenie a učia sa odpúšťať, pretože oni vedia, že potrebujú prosiť o odpustenie a odpúšťať. Všetci sme hriešnici. Kňazi, ktorí trpia nejakou krízou, ktorí nevedia, čo robiť: sú v temnote...

Dnes vy všetci, bratia kňazi, ste so mnou na oltári, vy, zasvätení. Iba jedno vám poviem: nebuďte tvrdohlaví ako Peter. Nechajte si umyť nohy. Pán je vaším služobníkom, on je blízko vás, aby vám dal silu, aby vám umyl nohy.

S týmto vedomím potreby byť umytí, buďte veľmi odpúšťajúci. Odpúšťajte! Srdce veľké na štedrosť v odpúšťaní. To je miera, ktorou budeme meraní. Ako si ty odpustil, bude ti odpustené: rovnakou mierou. Nemaj strach odpúšťať. Neraz prichádzajú pochybnosti: pozrite na Krista [pohľad na kríž]. Tam je odpustenie všetkým. Buďte odvážni. Aj v riskovaní, pri odpúšťaní, aby ste utešili. A ak v tej chvíli nemôžete dať sviatostné odpustenie, dajte aspoň bratskú útechu, ktorá sprevádza a necháva otvorené dvere, aby sa [ten človek] opäť vrátil.

Ďakujem Bohu za milosť kňazstva, všetkých nás. Ďakujem Bohu za vás, kňazi. Ježiš vás má rád. Žiada iba, aby ste si nechali umyť nohy.

Malý Judáš, kde si v mojom vnútri? 8. 4. 2020 -  ranná homília v stredu Veľkého týždňa
Streda Veľkého týždňa sa nazýva aj „streda zrady“, deň, v ktorom Cirkev upozorňuje na Judášovu zradu. Judáš zapredáva Učiteľa. Keď myslíme na skutočnosť predávania ľudí, objaví sa nám v mysli obchod s otrokmi dopravovanými z Afriky do Ameriky, to je staršia záležitosť, a ďalej obchodovanie napríklad s jezídskymi dievčatami predávanými Dáešu: Nuž, je to niečo vzdialené? 

Aj dnes sa predávajú ľudia. Denne. Sú takí Judášovia, ktorí zapredávajú bratov a sestry, vykorisťujúc ich v práci, neplatiac im spravodlivo, ignorujúc svoju povinnosť... Ba mnohokrát zapredajú aj to najcennejšie: Uvažujem, že kvôli vlastnému  pohodliu je človek schopný odsunúť rodičov niekam mimo, celkom preč z očí, zaistiť ich v domove dôchodcov bez toho, že by ich prichádzal navštíviť... Zapredáva ich. Je jedno úslovie, dosť bežné, keď sa o človeku povie: „Ten je schopný predať vlastnú matku“. A predajú ju... a teraz sú nerušení, už sú od nej ďaleko: „Starajte sa o ňu vy...“.

Dnes je obchodovanie s ľuďmi ako za starých čias: stále sa robí. A prečo je to tak? Veď Ježiš to povedal. On nazval peniaze pánom. Ježiš povedal: „Nedá sa slúžiť Bohu i peniazom“, dvom pánom. Len jednému. A Ježiš nám nastavuje túto latku, takže každý z nás si musí vybrať: buď slúžiš Bohu, a budeš slobodný v adorácii a v službe, alebo slúžiš peniazom, a budeš otrokom peňazí. Toto je tá voľba, a veľa ľudí chce slúžiť Bohu aj peniazom. A toto sa nedá. Nakoniec predstierajú, že slúžia Bohu, aby slúžili peniazom. Sú to skrytí vykorisťovatelia, ktorí sú spoločensky bezúhonní, avšak pod stolom obchodujú, a aj s ľuďmi: nezáleží im. Vykorisťovanie ľudí je predávaním blížneho.

Judáš sa pominul, ale zanechal po sebe učeníkov, ktorí nie sú jeho učeníkmi, ale diablovými. Aký bol Judášov život, nevieme. Možno normálny mladík, so svojimi nepokojmi, pretože Pán si ho povolal za učeníka. On sa ním však nikdy nedokázal stať: nemal ústa učeníka a srdce učeníka. Bol slabý v učeníctve, ale Ježiš ho miloval...

Evanjelium objasňuje, že Judášovi sa páčili peniaze: v Lazárovom dome, keď Mária pomaže Ježišove nohy tým veľmi drahým voňavým olejom, pozastavuje sa nad tým v úvahe, a Ján zdôrazňuje: „Ale nepovedal to z lásky k chudobným, ale pretože bol zlodej“. Láska k peniazom ho priviedla mimo pravidiel, ku kradnutiu, a od kradnutia k zrade je už len krok, malý krôčik.

Kto priveľmi miluje peniaze, zrádza, aby ich mal ešte viac. Vždy. Je to pravidlom, hovoria to fakty. Chlapec Judáš, azda dobrý, s dobrými úmyslami, končí ako zradca, až tak, že ide na trh predávať: „Odišiel k veľkňazom a vyzvedal sa: „Čo mi dáte a ja vám ho vydám?““ (porov. Mt 26,14). Mne sa to vidí, že tento človek bol v nepríčetnosti.

Jedna vec, ktorá priťahuje moju pozornosť, je, že Ježiš Judášovi nikdy nepovedal „zradca“: hovorí, že bude zradený, ale nehovorí mu „zradca“. Nikdy mu nehovorí: „Choď preč, zradca!“ Nikdy! Ba naopak mu hovorí: „Priateľu“, a pobozká ho. Tajomstvo Judáša... Aké je Judášovo tajomstvo? Neviem... 

Don Primo Mazzolari (pozn. taliansky kňaz, spisovateľ a člen odboja, 1890-1959) to vysvetlil lepšie ako ja...Áno, utešuje ma kontemplovať nad tou stĺpovou hlavicou vo Vézelay: ako skončil Judáš? Neviem. Ježiš tu mocne pohrozil. Je to silná hrozba: „Beda človeku, ktorý zrádza Syna človeka! Pre toho človeka by bolo lepšie, keby sa nebol narodil“ (porov. Mt 26,24). Ale znamená toto, že Judáš je v pekle? Neviem. Ja hľadím na tú stĺpovú hlavicu. A počujem Ježiša slová: „Priateľu“. (Pozn.: v hlavici gotického stĺpa vo francúzskom benediktínskom opátstve Vézelay sú vedľa seba vytesané dve scény: obesený Judáš a Ježiš s jeho mŕtvym telom na pleciach.)

Diabol vstúpil do Judáša, to diabol ho priviedol až tam. A ako sa ten príbeh skončil? Diabol je zlý platca: nie je dôveryhodný platiteľ. Sľúbi ti všetko, ukáže ti všetko a nakoniec ťa nechá samého v tvojom zúfalstve, aby si sa obesil.

Judášovo srdce, nepokojné, zmietané i chamtivosťou, i láskou k Ježišovi, tou láskou, ktorú nedokázal naozaj žiť, zmietaný v tejto hmle sa vracia za kňazmi, aby žiadal o odpustenie, prosil o záchranu. „Čo nás do toho? To je tvoja vec...“ - takto hovorí diabol a necháva nás v zúfalstve.

Myslime na mnohých Judášov, inštitucionalizovaných v tomto svete, ktorí vykorisťujú ľudí. A myslime aj na toho malého Judáša, ktorého má každý z nás v sebe v hodine voľby: medzi vernosťou alebo záujmami. Každý z nás má schopnosť zradiť, zapredať, zvoliť si vlastné záujmy. Každý z nás má možnosť nechať sa pritiahnuť láskou k peniazom alebo hmotným dobrám či budúcemu blahobytu. „Judáš, kde si?“ Ale tú otázku dávam každému z nás: „Ty, Judáš, malý Judáš, ktorého mám vnútri: kde si?“

Kríž je katedrou Boha  8. 4. 2020  -  Generálna audiencia vo Veľkom týždni
V týchto týždňoch obáv kvôli pandémii, ktorá spôsobuje svetu toľké utrpenie, sa medzi rozličnými otázkami, ktoré si kladieme, môžu vyskytnúť aj tie o Bohu: čo robí tvárou v tvár nášmu utrpeniu? Kde je, keď sa nič nevyvíja dobre? Prečo nám rýchlo nevyrieši problémy? To sú otázky, ktoré si kladieme o Bohu.

Pomáha nám rozprávanie o Ježišovom utrpení, ktoré nás sprevádza v týchto posvätných dňoch. Veď aj tam sa hromadia mnohé otázniky. Ľudia po tom, ako víťazoslávne prijali Ježiša v Jeruzaleme, si kládli otázku, či konečne neoslobodí ľud od jeho nepriateľov. Očakávali mocného a triumfujúceho mesiáša s mečom. Namiesto toho prichádza niekto tichý a pokorný srdcom, ktorý volá k obráteniu a k milosrdenstvu. A práve dav, ktorý mu prv volal na slávu, kričí: „Ukrižovať ho!“ (Mt 27,23). Tí, čo ho nasledovali, ho zmätení a vystrašení opúšťajú. Mysleli si: ak je toto Ježišov údel, on nie je mesiáš, pretože Boh je mocný, Boh je neporaziteľný.

Ak však pokračujeme ďalej v čítaní príbehu pašií, nachádzame jednu prekvapujúcu skutočnosť. Keď Ježiš umiera, rímsky stotník, ktorý nebol veriacim, nebol židom, ale pohanom, ktorý ho videl trpieť na kríži a počul, ako všetkým odpúšťa, ktorý sa rukou dotkol jeho bezhraničnej lásky, vyznáva: „Tento človek bol naozaj Boží Syn“ (Mk 15,39). Hovorí pravý opak toho, čo ostatní. Hovorí, že je to Boh, že on je skutočne Bohom.

Môžeme si dnes položiť otázku: aká je skutočná tvár Boha? Obvykle doň premietame to, čím sme my, s maximálnou silou: náš úspech, náš zmysel pre spravodlivosť, a aj naše rozhorčenie. Evanjelium nám však hovorí, že Boh taký nie je. Je odlišný a nemohli sme ho spoznať našimi silami. Preto sa nám stal blízkym, išiel nám v ústrety a práve na Veľkú noc sa zjavil úplne. A kde sa zjavil úplne? Na kríži. Tam sa učíme črtám Božej tváre. Nezabúdajme bratia a sestry, že kríž je katedrou Boha.

Osoží nám hľadieť na ukrižovaného Ježiša v tichu a vidieť, kým je náš Pán. Je tým, kto neukazuje prstom proti niekomu, ani len proti tým, ktorí ho pribíjali na kríž, ale roztvára náruč dokorán pre všetkých. Je tým, kto nás negniavi svojou slávou, ale necháva sa pre nás obnažiť. Je tým, kto nás nemiluje slovami, ale v tichosti  nám dáva život. Tým, kto nás nenúti, ale nás oslobodzuje. Tým, kto s nami nezaobchádza ako s cudzími, ale na seba berie naše zlo, berie na seba naše hriechy.

Aby sme sa oslobodili od predsudkov o Bohu, hľaďme na ukrižovaného Ježiša. A potom otvorme Evanjelium. V týchto dňoch my všetci, uzavretí v karanténe  a doma, vezmime do rúk tieto dve veci: kríž – hľaďme naň – a otvorme si Evanjelium. Toto bude pre nás ako jedna veľká domáca liturgia, keďže v týchto dňoch nemôžeme ísť do kostola. Kríž a Evanjelium!

V Evanjeliu čítame, že keď ľudia išli za Ježišom, aby Ho urobili kráľom, napríklad po rozmnožení chlebov, On sa pobral preč. A keď zlí duchovia chceli vyjaviť jeho Božský majestát, On ich umlčal. Ježiš nechce byť zle chápaný, nechce, aby si ľud zamenil pravého Boha, ktorý je pokornou láskou, s falošným bohom, svetským bohom, ktorý robí divadlo a nanucuje sa silou. 

Ježiš nie je modlou. Je Bohom, ktorý sa stal človekom a prejavuje sa ako človek, no so silou svojej božskosti. Naopak, kedy je v Evanjeliu slávnostne vyhlásená Ježišova identita? Keď stotník hovorí: „Bol naozaj Božím Synom”. Je to vyslovené tam, hneď po tom, ako vydal svoj život na kríži, pretože sa tu už nedá pomýliť: vidíme, že Boh je všemohúci v láske, a nie iným spôsobom. Je to jeho prirodzenosť, pretože je taký. On je Láskou.

Mohol by si namietať: „Na čo mi je Boh, ktorý je taký slabý, že umiera? Radšej by som mal silného boha, mocného Boha!“ Avšak vedz, že moc tohto sveta sa pomíňa, zatiaľ čo láska zostáva. Jedine láska uchová život, ktorý máme, pretože objíma naše krehkosti a premieňa ich. To Božia láska na Veľkú noc uzdravila náš hriech svojím odpustením, zo smrti urobila prechod do života, zmenila náš strach na dôveru, našu úzkosť na nádej.

Veľká noc nám hovorí, že Boh môže všetko obrátiť na dobré. A toto nie je nejaká ilúzia, pretože Ježišova smrť a zmŕtvychvstanie nie sú ilúziou: je to pravda! Preto sa vo veľkonočné ráno hovorí: „Nebojte sa!“ A úzkostné otázky o zle nezmiznú razom, ale nachádzajú v Zmŕtvychvstalom pevný základ, ktorý nám dovoľuje nepotopiť sa.

Ježiš zmenil dejiny tým, že sa nám stal blízkym a urobil ich, aj keď sú ešte poznačené zlom, dejinami spásy. Obetujúc svoj život na kríži, Ježiš zvíťazil aj nad smrťou. Z otvoreného srdca ukrižovaného Ježiša dosahuje Božia láska každého z nás. Môžeme zmeniť naše príbehy, keď prídeme za ním, prijímajúc spásu, ktorú nám ponúka.

Otvorme Ježišovi celé srdce v modlitbe, v tomto týždni, v týchto dňoch: s krížom a s Evanjeliom. Nezabudnite: kríž a Evanjelium. Toto bude domáca liturgia. Otvorme mu celé srdce v modlitbe, dovoľme, aby jeho pohľad spočinul na nás. A pochopíme, že nie sme sami, ale že sme milovaní, pretože Pán nás neopúšťa a nezabúda na nás, nikdy. A s týmito myšlienkami vám želám požehnaný Veľký týždeň a požehnanú Veľkú noc.

Život neslúži na nič, ak neslúžime  5. 4. 2020  - Kvetná nedeľa
Ježiš „sa zriekol seba samého, vzal si prirodzenosť sluhu“ (Flp 2,7). Nechajme sa voviesť týmito slovami apoštola Pavla do týchto svätých dní, kde Božie slovo, ako opakujúci sa refrén, ukazuje Ježiša ako sluhu: Na Zelený štvrtok je sluhom, ktorý umýva nohy učeníkom; na Veľký piatok je predstavený ako trpiaci a víťazný sluha, a už zajtra o ňom Izaiáš prorokuje: «Hľa, môj služobník, priviniem si ho» (Iz 42,1).

Boh nás zachránil slúžiac nám; Vo všeobecnosti si myslíme, že to my slúžime Bohu. Nie, je to on, kto nám nezištne slúžil, pretože nás miloval ako prvý. Je ťažké milovať bez toho, aby sme boli milovaní. A ešte ťažšie je slúžiť, ak nedovolíme Bohu, aby nám slúžil.

Akým spôsobom nám však slúžil Pán? Tým, že dal svoj život za nás. Sme mu drahí a stáli sme ho draho. Svätá Angela z Foligna dosvedčila, že od Ježiša počula tieto slová: „Nemiloval som ťa zo žartu“. Jeho láska ho priviedla k tomu, že sa pre nás obetoval, že na seba vzal všetko naše zlo. Je to niečo, čo nás necháva s otvorenými ústami. 

Boh nás zachránil dovoliac, aby sa naše zlo na ňom vyvŕšilo. A to bez jeho reakcie, jedine s pokorou, trpezlivosťou a poslušnosťou sluhu, výlučne so silou lásky. A Otec podopieral Ježišovu službu: nezahnal zlo, ktoré naňho dorážalo, ale posilňoval ho v jeho utrpení, aby naše zlo bolo porazené jedine dobrom, aby ním úplne do hĺbky prešla láska. Až do dna. Pán nám slúžil až tak, že zažíval tie najbolestnejšie situácie pre toho, kto miluje: zradu a opustenie.

Ježiš znášal zradu učeníka, ktorý ho predal a učeníka, ktorý ho zaprel. Bol zradený ľuďmi, ktorí mu volali na slávu a potom kričali: «Ukrižovať ho!» (Mt 27,22). Bol zradený náboženskou inštitúciou, ktorá ho nespravodlivo odsúdila a politickou inštitúciou, ktorá si umyla ruky. Pomyslime na malé či veľké zrady, ktoré sme v živote znášali. Je strašné, keď zistíme, že pevne vložená dôvera je oklamaná. V hĺbke srdca sa rodí tak veľké sklamanie, že sa zdá, že život viac nemá zmysel. K tomuto dochádza preto, že sme sa narodili pre to, aby sme boli milovaní a aby sme milovali, a tou najbolestnejšou vecou je byť zradení tým, kto sľúbil, že nám bude verný a nablízku. Nemôžeme si ani len predstaviť, aké bolestné to bolo pre Boha, ktorý je láska.

Nahliadnime do nášho vnútra. Ak sme k sebe úprimní, vidíme naše nevernosti. Koľko falošností, pokrytectiev a dvojtvárností! Koľko zradených dobrých úmyslov! Koľko nedodržaných prísľubov! Koľko zanechaných predsavzatí! Pán pozná naše srdce lepšie ako my, vie, akí sme slabí a nestáli, koľko padáme a s akou námahou opäť vstávame a aké je ťažké uzdraviť isté rany. A čo urobil, aby nám prišiel v ústrety, aby nám slúžil? To, čo povedal prostredníctvom proroka: „Uzdravím ich odpadlíctvo, budem ich milovať, hoci si to nezaslúžia“ (Oz 14,5).

Uzdravil nás tak, že na seba vzal naše nevernosti, vzal od nás naše zrady. Takže my, namiesto malomyseľnosti v strachu, že to nedokážeme, môžeme pozdvihnúť zrak k Ježišovi na kríži, prijať jeho objatie a povedať: „Hľa, moja nevera je tam, vzal si si ju ty, Ježiš. Otvor mi náručie, slúž mi tvojou láskou, aj naďalej ma podopieraj... Idem teda vpred!“

Ježiš na kríži hovorí: „Bože môj, Bože môj, prečo si ma opustil?“ (Mt 27,46). Je to silná veta. Ježiš utrpel opustenie svojimi najbližšími, ktorí zutekali. Zostával mu však Otec. Teraz, v priepasti osamelosti, po prvýkrát ho volá všeobecným menom „Boh“. A volá k nemu mocným hlasom: „prečo?“, to najsrdcervúcejšie „prečo?“: „Prečo si ma aj ty opustil?“ V skutočnosti sú to slová žalmu (Ž 22,2): hovoria nám, že Ježiš vniesol do modlitby aj extrémnu skľúčenosť. Zostáva však fakt, že ju zakúsil: zakúsil to najväčšie opustenie, o ktorom svedčia Evanjeliá prinášajúc jeho autentické slová.

Keď sa cítime tlačení k múru, keď sa nachádzame v slepej uličke, bez svetla a východiska, keď sa zdá, že dokonca ani Boh neodpovedá, pamätajme na to, že nie sme sami. Ježiš zakúsil totálnu opustenosť, situáciu, ktorá mu bola najviac cudzia, preto, aby bol vo všetkom solidárny s nami. Urobil to pre mňa, pre teba, pre všetkých nás, aby ti povedal: „Neboj sa, nie si sám. Zakúsil som celú tvoju skľúčenosť, aby som bol vždy po tvojom boku“.

Hľa, pokiaľ nám až slúžil Ježiš, spúšťajúc sa do priepasti našich najkrutejších utrpení, až po zradu a opustenie. Dnes, v dráme pandémie, zoči-voči mnohým trieštiacim sa istotám, tvárou v tvár mnohým zradeným očakávaniam, v pocite opustenia, ktoré nám zviera srdce, Ježiš každému hovorí: „Odvahu: otvor si srdce mojej láske. Pocítiš útechu Boha, ktorý ťa podopiera“.

[bookmark: _Hlk38831607]Stojac pred Bohom, ktorý nám slúžil až tak, že zakúsil zradu a opustenie, môžeme nezrádzať to, pre čo sme boli stvorení, neopúšťať to, čo je dôležité. Sme na svete, aby sme milovali jeho i druhých. Zvyšok sa pominie, toto zostáva. Dráma, ktorou prechádzame v tomto čase nás nabáda brať vážne to, čo je vážne, a nestratiť sa v banálnych veciach; znovuobjaviť, že život neslúži na nič, ak neslúžime. Pretože život sa meria na základe lásky.

Buďme doma, buďme pred Ježišom na kríži. Hľaďte na kríž, ktorý je mierou lásky Boha k nám. Pred Bohom, ktorý nám slúži až po vydanie života, hľadiac na kríž si prosme milosť žiť pre službu. Snažme sa kontaktovať tých, ktorí trpia, ktorí sú sami a v núdzi. Nemyslime len na to, čo nám chýba, ale myslime na dobro, ktoré môžeme vykonať.

Hľa, môj služobník, ktorého podopieram. Otec, ktorý podopieral Ježiša v utrpení, povzbudzuje aj nás v službe. Iste, milovať, modliť sa, odpúšťať, ujímať sa starostlivo druhých, tak v rodine, ako aj v spoločnosti, nás môže stáť veľa. Môže sa to zdať ako krížová cesta. Avšak cesta služby je tou víťaznou cestou, ktorá nás zachránila a ktorá nám zachraňuje život.

Hľaďte na skutočných hrdinov, ktorí v týchto dňoch vychádzajú na svetlo, nie sú to tí, čo majú slávu, peniaze a úspech, ale tí, čo dávajú seba samých, aby slúžili druhým. Cíťte sa povolaní vložiť svoj život do hry. Nemajte strach vynaložiť ho pre Boha a pre druhých, takto získate! Pretože život je darom, ktorý získavame tým, že sa darujeme. A pretože tou najväčšou radosťou je povedať „áno“ láske, bez „ak“ a bez „ale“. Povedať „áno“ láske, bez „ak“ a bez „ale“. Tak, ako to urobil Ježiš pre nás.

V tomto období je mnoho športových udalostí zrušených, no vychádzajú na povrch tie najlepšie plody športu: odolnosť, tímový duch, bratstvo, vydávanie toho najlepšieho zo seba... Takže podporujme šport pre pokoj a rozvoj.

Drahí, s vierou sa vydajme na cestu Svätého týždňa, v ktorom Ježiš trpí, umiera a vstáva z mŕtvych. Jednotlivci a rodiny, ktorí sa nebudú môcť zúčastniť na liturgických sláveniach, sú pozvaní sústrediť sa v modlitbe doma, aj za pomoci technologických prostriedkov. Duchovne sa zomknime s chorými, s ich rodinami a s tými, ktorí sa o nich s toľkou obetavosťou starajú; modlime sa za zosnulých, vo svetle veľkonočnej viery. Každý je prítomný v našom srdci, v našich spomienkach, v našej modlitbe.

Od Márie sa učíme vnútornému stíšeniu, pohľadu srdca, milujúcej viere, aby sme nasledovali Ježiša na krížovej ceste, ktorá vedie k sláve zmŕtvychvstania. Ona kráča s nami a podopiera našu nádej.

Na prahu Veľkého týždňa sa pápež František prihovoril cez video  3. 4. 2020
V tento večer mám možnosť vstúpiť do vašich domovov iným spôsobom než zvyčajne. Ak mi dovolíte, chcel by som sa s vami porozprávať na nejakú chvíľu, v tomto čase ťažkostí a utrpenia. Predstavujem si vás vo vašich rodinách, ako prežívate neobvyklý život, aby ste sa vyhli nákaze. Myslím na živosť detí a mládeže, ktorí nemôžu vychádzať, navštevovať školu, žiť ich život.

Mám v srdci všetky rodiny, zvlášť tie, ktoré majú niekoho zo svojich drahých chorého, alebo sú v žiali nad stratou blízkych či už pre koronavírus, alebo iné príčiny. V týchto dňoch myslím často na ľudí osamelých, pre ktorých je ťažké vyrovnať sa s týmito chvíľami. Predovšetkým myslím na starých ľudí, ktorí sú mi tak drahí.

Nezabúdam na nikoho z tých, čo sú chorí na koronavírus a hospitalizovaní v nemocniciach. Som si vedomý šľachetnosti tých, ktorí sa pri tejto pandémii vystavujú ohrozeniu pre opateru chorých alebo zabezpečenie základných služieb spoločnosti. Koľkí hrdinovia, dennodenne, v každej hodine!

Pamätám aj na mnohých, čo sú v tiesnivých ekonomických podmienkach a majú obavy o prácu a o budúcnosť. Moja myseľ mieri aj k odsúdeným vo väzniciach, ku ktorých bolesti sa pridáva aj strach z epidémie, o seba samých i o svojich drahých; myslím na bezdomovcov, ktorí nemajú domov, ktorý by ich chránil.

Je to náročná chvíľa pre všetkých. Pre mnohých extrémne náročná. Pápež to tiež vie, a týmito slovami chce všetkým vyjadriť svoju blízkosť a svoju lásku. Snažme sa, ak môžeme, využiť čo najlepšie tento čas: buďme šľachetní; pomáhajme tomu, kto je v núdzi v našom okolí; vyhľadajme, možno cez telefón alebo sociálne siete, osamelejších ľudí; modlime sa k Pánovi za všetkých, ktorí sú skúšaní v Taliansku i vo svete. Aj keď sme izolovaní, myšlienky a duch môžu dosiahnuť ďaleko s kreativitou lásky. Toto je dnes potrebné: kreativita lásky.

Budeme naozaj nezvyčajným spôsobom sláviť Veľký týždeň, ktorý prejavuje a zhŕňa posolstvo evanjelia o bezhraničnej Božej láske. A v tichu našich miest znovu zaznie evanjelium Veľkej noci. Vo zmŕtvychvstalom Ježišovi zvíťazil život nad smrťou. Táto veľkonočná viera živí našu nádej. Chcel by som sa o ňu s vami podeliť dnes večer. Je to nádej na lepšie časy, v ktorých budeme i my lepšími, konečne oslobodení od zla a od tejto pandémie. Je to nádej: nádej nesklame; nie je to ilúzia, je to nádej.

Vzájomne bok po boku, v láske a trpezlivosti, môžeme si v týchto dňoch pripravovať lepšie časy. Ďakujem vám, že ste mi dovolili vstúpiť do vašich domovov. Robte gestá nežnosti voči tomu, kto trpí, voči deťom, starým ľuďom. Povedzte im, že pápež je im nablízku a modlí sa, aby nás Pán všetkých už skoro oslobodil od zla. A vy, modlite sa za mňa.

Blahoslavení čistého srdca   1. 4. 2020  -  Generálna audiencia 
Šieste blahoslavenstvo sľubuje vidieť Boha a má ako podmienku čistotu srdca. Žalm hovorí: V srdci mi znejú tvoje slová: „Hľadajte moju tvár!“ Pane, ja hľadám tvoju tvár. Neodvracaj svoju tvár odo mňa. (27,8-9). Tento spôsob vyjadrovania nám ukazuje smäd po osobnom vzťahu s Bohom.

Kniha Jób hovorí takto: „Len z počutia som teba dosiaľ poznával, lež moje oko teraz ťa už uzrelo“ (Jób 42,5). Neraz sa život uberá takto, v našom vzťahu s Bohom. Poznáme Boha z toho, čo sa o ňom hovorí, ale vo vlastnej skúsenosti ideme ďalej a ďalej, a nakoniec ho poznáme priamo, ak sme verní. A toto je duchovná zrelosť.  

Ako dosiahnuť túto dôvernosť, poznať Boha našimi očami? Môžeme pomyslieť napríklad na Emauzských učeníkov, ktorí mali Pána Ježiša po boku, ale „ich oči boli zastreté, aby ho nepoznali“ (Lk 24,16). Pán odkryje ich pohľad na konci cesty, ktorá sa završuje lámaním chleba a začala sa pokarhaním: „Vy nechápaví a ťarbaví srdcom uveriť všetko, čo hovorili proroci!“ (Lk 24,25). Toto je to počiatočné napomenutie. Hľa, tu je pôvod ich slepoty: ich ťarbavé a nechápavé srdce. A keď je srdce ťarbavé a nechápavé, nedokážeme vedieť veci. Vidíme veci ako zahmlené.

Tu je múdrosť tohto blahoslavenstva: aby sme mohli kontemplovať, je potrebné vstúpiť do seba a urobiť v našom vnútri miesto Bohu, pretože, ako hovorí sv. Augustín, „Boh je mi dôvernejší, než ja sám“. Aby sme videli Boha nepomôže zmeniť okuliare alebo pozorovací bod, alebo vymeniť teologických autorov, ktorí nám budú ukazovať cestu: je potreba oslobodiť srdce od jeho klamov! Toto je jediná cesta.

Toto je rozhodujúca zrelosť: keď si uvedomíme, že náš najhorší nepriateľ je často ukrytý v našom srdci. Najšľachetnejší boj je ten proti vnútorným klamom, ktoré vedú k našim hriechom. Pretože hriechy menia vnútorné videnie, menia zvažovanie vecí, dávajú vidieť veci, čo nie sú pravdivé, alebo aspoň nie sú až tak pravdivé.

Je teda dôležité pochopiť, čo je tou „čistotou srdca“. Aby sme to dosiahli, je potrebné pripomenúť si, že pre Bibliu srdce nespočíva iba v pocitoch, ale je to najdôvernejšie miesto ľudského bytia, vnútorné miesto, kde je človek sám sebou. Takto je to podľa biblického chápania.

Ale čo to znamená byť „čistého srdca“? Človek čistého srdca žije v prítomnosti Pána, uchovávajúc si v srdci to, čo je hodné vzťahu s Ním; iba takto je jeho život jednotný, ucelený, priamočiary, nie kľukatý, ale jednoduchý.

Očistené srdce je výsledkom procesu, ktorý predpokladá oslobodenie a zriekanie. Človek čistého srdca sa takým nerodí, ale prežil vnútorné zjednodušenie, tým, že sa naučil vnútorne strániť zla, čo sa v Biblii nazýva obriezka srdca.

Vnútorné očisťovanie predpokladá rozpoznanie tej časti srdca, ktorá je pod vplyvom zla, rozpoznať tú nepeknú časť, tú časť, ktorá je zatiahnutá hriechom, aby sme sa naučili umeniu nechať sa vždy vyučovať a viesť Duchom Svätým. Prechod od chorého srdca, od srdca hriešneho – srdca, ktoré nedokáže veci dobre vidieť, pretože je ponorené v hriechu –, k plnosti svetla v srdci je dielom Ducha Svätého. To On nás vedie k vykonaniu tejto cesty. Hľa, prostredníctvom tejto cesty srdca dospejeme k „videniu Boha“.

Ak sme počúvali smäd po dobre, ktorý v nás prebýva a sme si vedomí, že žijeme milosrdenstvom, začína sa cesta oslobodzovania, ktorá trvá celý život a vedie až do neba. Je to seriózna práca, práca, ktorú koná Duch Svätý, ak mu dáme priestor, aby ju konal, ak sme otvorení pôsobeniu Ducha Svätého. Preto môžeme povedať, že je to dielo Božie v nás – v skúškach  a očisťovaniach života – a toto dielo Boha, Ducha Svätého, vedie k veľkej radosti, k opravdivému pokoju. Nebojme sa, otvorme dvere nášho srdca Duchu Svätému, aby nás očistil a viedol vpred touto cestou k plnej radosti.
